KulLaDig l‘

Kultur. Landschaft. Digital. Qualitat flir Menschen

Judischer Friedhof mit Taharahaus auf dem Johannisberg in Bad Neuenahr
Judenfriedhof Bad Neuenahr mit Leichenhalle

Schlagworter: Judentum, Judischer Friedhof, Leichenhalle, Gedenktafel
Fachsicht(en): Kulturlandschaftspflege, Landeskunde

Gemeinde(n): Bad Neuenahr-Ahrweiler

Kreis(e): Ahrweiler

Bundesland: Rheinland-Pfalz

LI BT 2

b

o o e : Kartenhintergrund: © Terrestriz.de 2026
- - ol . = - e e e e N .

Blick durch die Pforte auf den judischen Friedhof auf dem Johannisberg in Bad Neuenahr (2010). Zentral im Bild ist das

Taharahaus (Leichenhalle) zu sehen.

Fotograf/Urheber: GFreihalter

= g P 2= T

Die judische Gemeinde Bad Neuenahr seit dem frithen 19. Jahrhundert:
1875 wurden drei Gemeinden zum Kurbad Neuenahr vereinigt, darunter Wadenheim, wo sich 1860 erstmals eine jidische Familie
niedergelassen hatte. Um 1895 konstituierte sich eine judische Gemeinde. 1932 wurde Heimersheim angeschlossen
Friedhof: Der Friedhof wurde von 1900 bis 1953 belegt (Angaben vorab nach Reuter 2007).

(Geschichtlicher Atlas der Rheinlande / LVR-Redaktion KuLaDig, 2015)

Geschichte

Taharahaus (Leichenhalle)

Beisetzungszeremonie im Judentum

Rituelle Vorbereitung des Leichnams auf die Bestattung
Bestattungszeremonie

Zweite Trauerphase im Judentum

Dritte Trauerphase im Judentum

Regeln fur den Friedhofsbesuch

Kulturdenkmal

Hinweis, Quelle, Internet, Literatur

Geschichte

Im Judentum ist der Friedhof als Ort der ewigen Totenruhe eine wichtige Institution, da hier nach judischer Tradition die Graber
nicht neu belegt und auch Grabsteine nicht entfernt werden dirfen. Somit sind judische Friedhofe ein bedeutendes historisches
Zeugnis fur die Entwicklung einer jidischen Gemeinschaft. Gegen Ende des 19. Jahrhunders kam es in verschiedenen Kurorten
mit oft kleinen Gemeinden zur Errichtung judischer Friedhofsbauten (z.B. Bad Kreuznach, Bad Nauheim oder auch Bad Kissingen).
Oft unterstltzten wohlhabende Géste die Vorhaben, da sie nicht auf einen wiirdigen Rahmen fir in der Kur verstorbene
Angehdrige verzichten wollten.


https://www.kuladig.de/
http://www.lvr.de/
http://lvr.vocnet.org/wnk/wk003538
http://lvr.vocnet.org/wnk/wk000507
http://lvr.vocnet.org/wnk/wk000690
http://lvr.vocnet.org/wnk/wk000704
https://www.kuladig.de/Objektansicht/KLD-245705
#id1
#id2
#id3
#id4
#id5
#id6
#id7
#id8
#id9
#id20

1893 wurde ein Antrag zur Errichtung eines judischen Friedhofs in Bad Neuenahr gestellt. Am 08.10.1894 kam ein Kaufvertrag
Uber die Grundstiicke ,auf dem Flo3“ Flur 3, Nr. 43 (356 Quadratmeter) und Nr. 44 (363 Quadratmeter) zustande, die sich oberhalb
des Johannisberges im Ortsteil Beul befinden. Dieses 719 Quadratmeter grof3e Areal ist heute ein zu schutzendes Kulturdenkmal.
Da die israelitische Gemeinde 1894 noch keine Korporationsrechte hatte, wurden folgende Gemeindemitglieder als Eigentiimer der
Friedhofsgrundsticke eingetragen: Levi Meyer aus Wadenheim und der Weinh&andler David Gottschalk gemeinsam mit seiner
Ehefrau Regina, geborene Borg aus Hemmessen. 1895 wurde die selbstandige Synagogengemeinde Neuenahr gebildet und ein
Jahr spater wurden deren Statuten bestatigt. Konsequenz hieraus war es, dass auf der jidischen Gemeinde-Versammlung am
12.12.1897 beschlossen wurde, dass die Grundstlicke, auf denen sich der Friedhof befindet, vom Vorstand erworben werden
sollten. So kam es am 13.01.1898 nach vorheriger Genehmigung durch den Regierungspréasidenten vom 23.12.1897 zur
Eintragung der Synagogengemeinde zu Neuenahr als Grundstiickseigentiimer des Friedhofareals ins Grundbuch.

Dieser judische Friedhof ist heute umzaunt und nicht fir Besucherinnen und Besucher zugénglich, sondern nur an vorgegebenen
Terminen offen. Grund hierflr ist, dass judische Friedhtfe nach den religidsen Vorschriften fur alle Zeiten unantastbar sind und
darum auch niemals frei zugénglich sind.

Das Eingangstor mit Blick auf das Taharahaus ist aus Eisen und im unteren Teil kreuzen sich zwei halbkreisformige Bander, in
deren Zentrum ein Davidstern positioniert ist. Anfang der 1940er Jahre wurde der Altwarenhandler Stefan Schatz von den
Nationalsozialisten zum Kauf des Tores verpflichtet, um es einzuschmelzen und hieraus Schussmunition zu erstellen. Herr Schatz
versteckte es jedoch und gab es nach Ende des Krieges unentgeltlich wieder zuriick.

Auf dem Areal befinden sich noch 42 ,Matzewa“ (judischer Grabstein) mit hebrdischer Aufschrift, die in Reihen eingeteilt, aber nicht
chronologisch aufgestellt sind. Auch Iasst sich erkennen, dass es nur wenige Graber auf dem Friedhof gibt, die ohne Grabstein
sind. Die erste Bestattung fand am 07.03.1900 statt und die Letzte von Max Ronsheim am 03.06.1953. Zudem liegen Kindergraber,
wie auch Graber von Selbstmdrdern, am Rande des Friedhofs. Alle Toten auf dem Friedhof liegen mit den Fii3en nach Osten, in
Richtung Jerusalem.

Die Matzewa wird normalerweise ein Jahr nach der Bestattung in einer eigenen Zeremonie gesetzt beziehungsweise enthillt und
steht senkrecht zu dem Haupt des Toten. Die Inschrift auf dieser symbolisiert, dass der oder die Verstorbene von den
Hinterbliebenen nicht vergessen wird und fangt bei den meisten mit P.N. (po nigbar - hier liegt begraben) oder P.T. (po tavur - hier
liegt geborgen) an. Jeder Grabstein endet mit T.N.Z.B.H., was die Abkurzung fUr tehje nischmato zrura be z’ro ha chajim ist und
Uibersetzt Folgendes heif3t: ,Seine (ihre) Seele sei eingebunden in den Bund des Lebens". Des Weiteren lassen sich auf einzelnen
Matzewas neben der Angabe des Namens und dem Geburts- und Sterbedatum noch Angaben zum hebréischen Vornamen des
Vaters, Beruf, Segenswiinsche und Lobpreisungen finden. Auf vielen Grabstellen lassen sich kleine Steinchen finden, sie werden
bewusst dort hingelegt und sollen an den Auszug der Juden aus Agypten erinnern, wie aus dem Interview mit Frau Miiller-
Feldmann hervorging. Damals verhinderte die Anhaufung von Steinen, dass wilde Tiere den Leichnam ausgraben konnten und
jeder Einzelne beteiligte sich an der Errichtung einer Gedenkstétte fir den Verstorbenen.

Taharahaus (Leichenhalle)

Der urspriingliche Entwurf des Friedhofes sah einen Mittel- und einen Querweg vor, bei dem die 4 x 4 Meter groRe Leichenhalle in
der nordostlichen Ecke gestanden hatte. Heute présentiert sich das 4,1 x 5,8 Meter grof3e Taharahaus jedoch in der Mitte des
Friedhofsterrains mit ndrdlicher Ausrichtung.

Mit dem Bau wurde am 19.03.1908 begonnen und bereits am 05.05.1908 war der Rohbau vollendet, nur das feinmaschigere
Drahtgewebe an den Fenstern wurde erst im August des gleichen Jahres nach mehrfacher Aufforderung noch erganzt. Die
Leichenhalle ist 4,1 Meter breit und 5,8 Meter lang und hat einen Eingang im Siiden und einen Ausgang im Norden, hiermit soll das
Tor versinnbildlicht werden, welches von der Welt der Lebenden in die Welt der Toten fihrt. An der West- und Ostseite lasst sich
zudem jeweils auch ein Fenster in gestreckter Hufeisenform erkennen. Das Mauerwerk der Leichenhalle besteht aus Ziegelsteinen
und die Fenster, wie auch die Tiren, der Giebel und die Gebaudeecken werden durch einen hervorragenden Ziegel besonders
betont. Die Seitenmauern sind 40 Zentimeter dick. Im Inneren des Taharahauses findet man zwei unterschiedlich groRe Raume,
die durch eine Tur getrennt waren, die jetzt nicht mehr vorhanden ist. Der urspriingliche Wandanstrich war in zwei Zonen unterteilt:
der obere Teil war in rosa gehalten und der untere zeigte sich in dunkelviolett, bevor dann der FuRboden aus Terrazzo anschloss.
Bei dem vorderen Innenraum, der uber kein Fenster verflgt, lasst sich neben der Eingangstir ein Wandloch erkennen, welches fir
ein Ofenrohr vorgesehen war, sodass die Trauerhalle im Winter auch beheizt werden konnte. Bei dem hinteren, gré3eren Raum
wird davon ausgegangen, dass hier friiher einmal ein hélzerner Tisch stand, auf dem der Leichnam aufgebahrt wurde und Platz fur
rituelle Gegensténde bot. Ob die rituelle Totenwaschung jemals hier im Taharahaus stattgefunden hat ist nicht bekannt, da ein
Frischwasseranschluss auf dem Terrain nicht vorzufinden ist (ein solcher wére aber fir die Totenwaschung unerlasslich), daher ist
davon auszugehen, dass hier nur die Trauerfeiern stattgefunden haben.

An der Westseite der Leichenhalle erkennt der Besucher zudem eine Gedenktafel fur die Opfer der nationalsozialistischen
Judenverfolgung, auf der Folgendes steht: ,Den Toten zur Ehre den Lebenden zur Mahnung 1933 [-] 1945“. Uber diesen Worten
erkennt man einen Davidstern.



Beisetzungszeremonie im Judentum

Im Judentum ist es Ublich, dass die Bestattung eines Toten so schnell wie mdglich erfolgt. Wahrend streng glaubige Juden von
einer zwingenden Bestattung am Tag nach dem Tod ausgehen, darf nach anderen Auslegungen eine Verschiebung von maximal
drei Tagen erfolgen, wenn die Umstande es erfordern (z.B. wegen staatlicher Gesetze).

Rituelle Vorbereitung des Leichnams auf die Bestattung

Die rituelle Waschung des Leichnams (sog. Tahara), die seit dem 16. Jahrhundert von der Chewra Kadischa (Gemeinschaft) von
mindestens vier Mitgliedern ibernommen wird, soll die Angehérigen von dieser Last befreien. Diese Waschung kann entweder im
Haus des Verstorbenen oder in einem extra dafiir vorgesehenen Taharahaus, wie es auf dem judischen Friedhof in Bad Neuenahr
anzutreffen ist, erst kurz vor der Bestattung durchgefiihrt werden, damit der Leichnam nicht erneut verunreinigt wird. Wahrend der
gesamten Zeremonie der Waschung brennt eine Kerze. Der Leichnam wird auf dem Ruicken liegend auf einem besonderen Tisch,
den sogenannten Tahara- oder Metaher-Tisch gelegt, wobei die Fii3e hierbei in Richtung Tir zeigen missen. Bei dieser
Waschung ist auch noch von besonderer Bedeutung, dass Manner nur Manner waschen und Frauen nur Frauen. Diese Mitglieder
der Chewra Kadischa (Beerdigungsgesellschaften in der judischen Gemeinde) beginnen bei der Waschung damit, dass sie den
Korper von Kopf bis FuRR mit lauwarmem Wasser waschen, wobei Korperteile, die der Lebende zu Lebzeiten auch nicht der
Gemeinschaft gezeigt hatte mit einem Tuch bedeckt bleiben. Um den Riicken zu waschen, legt man den Leichnam auf die Seite.
Nachdem man diesen Schritt beendet hat, richtet man den Verstorbenen auf und giel3t diesem eine bestimmte Wassermenge
(neun Kabbim = 24 Quarts) in ununterbrochenem Fluss tber den Kérper (1 Quart = 0,946353 Liter; 24 Quarts =22,7125 Liter, 1
Kabbim =2,5236111111 Liter, vgl. The Jewish Floridian of Tampa: ufdc.ufl.edu, S. 11).

Die Haare werden hiernach mit der Mischung aus einem Ei und Wein gewaschen. Beim néchsten Schritt wird der Leichnam
abgetrocknet, die Haare gekd&mmt und die Fingernégel gereinigt. Hierauf folgt die Anlegung der Totenkleider (sog. Tachrichim), die
bereits wahrend der Zeremonie der Waschung bereit liegen mussen. Einem verstorbenem Mann legt man zusatzlich noch seinen
meist getragenen Tallit (Gebetsmantel) an und reif3t diesem einen Zizit (Schaufaden) ab, damit dieser fiir das tagliche Gebet
unbrauchbar ist, da der Tote ein solches nicht mehr durchfuhren kann.

Bestattungszeremonie

Zunachst wird bei einem traditionell durchgefiihrten Leichenzug der eingehiillte Leichnam auf einer Bahre, welche von Personen,
die aus der Familie des Verstorbenen stammen beziehungsweise judischen Glaubens sind, in Richtung Friedhof zum Grab
getragen. Ab 1800 wurde der Leichnam dann in einem Sarg befordert und auch der Transport im Leichenwagen nahm immer mehr
zu. Friher war es ublich, dass Personen, die einem Leichenzug begegnet sind, sich diesem angeschlossen haben und beim
Tragen der Bahre oder des Sarges geholfen haben, dies war im Judentum eine Mizwa (Gebot). Sobald der Leichenzug 30 Ellen
vom Grab entfernt war, hielt er alle vier Ellen an und beim Betreten des Friedhofes sprechen Personen, die langer als 30 Tage kein
Grab gesehen haben bestimmte Gebete. Hieran schlief3t sich an, dass das Gebet Zidduk ha din in der Trauerhalle gemeinsam
gesprochen wird. Entweder in der Trauerhalle oder am offenen Grab wird die Trauerrede (Hesped) gehalten. In der ersten Hélfte
des 19. Jahrhunderts wurde dieser Teil der Bestattung durch den Wunsch der Errichtung von geschlossenen Trauerhallen
aufgewertet. In dieser, welche auch mit Gebetstafeln versehen ist, die auch Ohel (Zelt) genannt wird, wird das Zidduk ha din-
Gebet, bei dem es um die Anerkennung der goéttlichen Gerechtigkeit geht, gesprochen (vgl. Zentralrat der Juden in Deutschland,
Tod und Trauer im Judentum: www.zentralratderjuden.de).

Bei einer judischen Trauerfeier steht nicht die Tréstung der Hinterbliebenen im Vordergrund, sondern die Ehrung des
Verstorbenen. Darauf folgt der Weg zum Grab, welches von einem Juden ausgehoben wurde. Erst hier wird der Leichnam in einen
Sarg gebettet und erst kurz vor dem Herablassen wird dieser geschlossen und zwar ohne Néagel, denn Metall ist ein Symbol fiir
Krieg, Waffen und Gewalt. Ist der Sarg herabgelassen, beteiligen sich alle Anwesenden mit drei Schaufeln Erde an der
Beerdigung. Ist dieser Schritt abgeschlossen, spricht wenn moglich der erstgeborene Sohn das Kaddisch (= Heiligung des
gottlichen Namens), eines der wichtigsten Gebete im Judentum, bei dem auch ein Minjan (Minjan ist das Quorum von mindestens
zehn religids mindigen Juden, welches notig ist, um einen Gottesdienst abzuhalten, Glossar der Judischen Allgemeinen:
https://www.juedische-allgemeine.de/.) anwesend sein muss in der Trauerhalle (vgl. Minjan: www.religionen-entdecken.de).

Zweite Trauerphase im Judentum

Nach der Bestattung beginnt im Judentum die zweite Trauerphase (Awelut Schiwa), welche sieben Tage lang andauert. Die
Trauergaste bekunden am Grab noch ihre Anteilnahme und vor dem Verlassen des Friedhofes rei3t man wahrend des Sprechens
eines Psalmverses Gras aus und wirft es tber die Schulter. Zudem spendet man ein wenig Geld, welches man in die
Spendenbiichsen am Friedhofsausgang einwirft und wéscht sich die Hande. Dies sind alles Rituale, die die Reinheit
wiederherstellen sollen, die durch die Berihrung mit Toten auf dem Friedhof verloren gegangen ist.



Vom Friedhof aus geht es dann in Richtung des Hauses der Trauernden, wobei auch auf diesem Weg weitere Gebete gesprochen
werden kénnen. Im Haus angekommen, beginnt nun die hausliche Trauer mit einem Essen, bei dem nur ,runde Speisen®, wie zum
Beispiel rundes Brot, Eier, Linsen, etc., die das Schicksalsrad symbolisieren und Wein gereicht werden, wobei die Trauernden in
dieser Zeit nur am Boden oder niedrigen Sitzgelegenheiten sitzen. In den ersten drei Tagen wird das Haus von den Trauernden
nicht verlassen, Ausnahmen sind hier der Sabbat oder andere Feiertage, die den Weg zur Synagoge erfordern und einen
Gottesdienst zu Hause ausschlieRen. Zudem legen die Trauernden die Arbeit und das Torastudium nieder und konzentrieren sich
primér auf das Studieren der Mischna (= erste grof3e Niederschrift der mindlichen Tora = Gesetzeskodex). In dieser Zeit der
hauslichen Trauer waschen sich die Trauernden nicht warm, rasieren sich nicht und schneiden sich nicht die Haare. Fiir die
Versorgung sind in dieser Zeit Freunde, Nachbarn, entfernte Verwandte oder auch Mitglieder der Chewra Kadischa
(Beerdigungsgesellschaften in der judischen Gemeinde) verantwortlich. Jeden Morgen wird in dieser Zeit im Sterbezimmer
zusammen mit einem Minjan das Kaddisch eines Gottesdienstes gebetet (vgl. Das Kaddisch-Gebet: www.talmud.de).

Dritte Trauerphase im Judentum

Nachdem die zweite Trauerphase nach dem 7. Tag abgeschlossen ist, beginnt die dritte Trauerphase Schloschim genannt, welche
sich bis zum 30. Tag nach dem Tod hinzieht. In dieser Zeit beginnt wieder die Beteiligung am alltdglichen Leben und die
AuRerungen der Trauer werden zuriickgenommen, dennoch wird jeden Tag das Kaddisch in der Synagoge gesprochen und auch
die Mischna wird weiterhin studiert und im Sterbezimmer brennt standig Licht. In dieser Zeit bleibt der Trauernde in alter Kleidung
und darf sich auch nicht an Vergniigungen beteiligen und beispielsweise nicht heiraten.

Handelt es sich bei dem Verstorbenen um ein Elternteil so schlief3t sich eine weitere elfmonatige Trauerzeit an, in der es ebenfalls
bestimmte Vorschriften gibt. Ein Grabstein fur den Verstorbenen wird am Ende des ersten Trauerjahres gesetzt.

Regeln fir den Friedhofsbesuch

Den Friedhof besucht man als Hinterbliebener an den Abschlusstagen der zweiten und dritten Trauerzeit und danach an den
Jahrestagen, vor Feiertagen und auch bei persénlichen Notlagen. Jedoch gibt es auch Tage, an denen der Friedhof nicht betreten
werden sollte, diese sind am Sabbat und an Feiertagen selbst.

Der Trauernde kann am Grab des Toten verschiedene Gebete sprechen, das El Male’e Rachamim (Gedéachtnisgebet), Psalme
wiedergeben und die Mischna studieren. Neben den Grébern der Verwandten werden im Judentum aber auch Graber von
beriihmten Rabbinern besonders geehrt.

Im Laufe des 19. und 20. Jahrhunderts entwickelte sich der Brauch, auch Blumen zur Ehrung des Verstorben auf dem Grab
niederzulegen. Jedoch wird dieses Verhalten von orthodoxen Gruppen abgelehnt, sie hingegen legen einen kleinen Stein auf dem
Grabstein nieder (s.0.).

Auch gibt es bestimmte Verhaltensregeln auf dem Friedhof, so sollte man angemessen gekleidet sein, hiermit achtet man die
Heiligkeit dieses Ortes und deshalb muss auch jeder mannliche Friedhofsbesucher seinen Kopf mit einer sogenannten Kippa
bedecken, hiermit zeigen sie der Umgebung, dass sie sich an die Gegenwart Gottes erinnern (vgl. Kopfbedeckung (Kippa):
www.liberale-juden.de).

Auch das Betreten der oder das Sitzen auf den Grabern ist untersagt. Zudem ist eine gegenseitige BegriiBung auf dem
Friedhofsgelénde nicht gestattet, sofern sich ein unbestatteter Leichnam auf diesem befindet, auch sonst darf man dies nur
machen, wenn man mehr als vier Ellen vom Grab entfernt ist.

Beim Verlassen des Friedhofs wascht sich jeder Jude die Hande, wofur es am Ausgang extra Becken gibt. Zudem kann man an
der Innenseite der Torpfosten des Ein- und Ausgangs eines jidischen Friedhofes manchmal auch Spendendosen finden, mit
denen Geld fir unterschiedliche soziale Zwecke gesammelt wird.

Insgesamt muss noch darauf hingewiesen werden, dass die oben beschriebenen Trauerzeremonien heute in allen Einzelheiten nur
noch von strengglaubigen Juden eingehalten werden. Die Modifikationen kénnen sehr verschieden sein und verschiedene
Bereiche betreffen.

Kulturdenkmal
Das Objekt ,Lerchenweg, Jidischer Friedhof (Denkmalzone)“ ist ein eingetragenes Kulturdenkmal (Denkmalverzeichnis fir den
Kreis Ahrweiler 2018, S. 17).

(Vanessa Bindarra, Universitat Koblenz-Landau, 2016 und 2018)

Hinweis
Der Jiidische Friedhof mit Taharahaus auf dem Johannisberg in Bad Neuenahr war KuLaDig-Objekt des Monats im Februar 2020.



Quelle
Informationen von Frau Miiller-Feldmann bei der gemeinsamen Begehung des judischen Friedhofs in Bad Neuenahr am
12.11.2015.

Internet

www.alemannia-judaica.de: Bad Neuenahr Friedhof (abgerufen 13.11.2015)
de.wikipedia.org: Judischer Friedhof Bad Neuenahr (abgerufen 13.11.2015)
ufdc.ufl.edu: The Jewish Floridian of Tampa (abgerufen 13.03.2016)
www.talmud.de: Das Kaddisch-Gebet (abgerufen 13.03.2016)
www.zentralratdjuden.de: Bestattung, Trauer (abgerufen 15.01.2020)
www.religionen-entdecken.de: Minjan (abgerufen 13.03.2016)
www.liberale-juden.de: Kippa (abgerufen 14.03.2016)
www.juedische-allgemeine.de/glossar: Minjan (abgerufen 15.01.2020)

Literatur

Generaldirektion Kulturelles Erbe Rheinland-Pfalz (Hrsg.) (2023): Nachrichtliches Verzeichnis der
Kulturdenkmaler, Kreis Ahrweiler. Denkmalverzeichnis Kreis Ahrweiler, 12. Juni 2023. S. 17, Mainz.

Online verfugbar: denkmallisten.gdke-rlp.de/Ahrweiler , abgerufen am 15.06.2023

Knufinke, Ulrich (2007): Bauwerke judischer Friedhofe in Deutschland. In: Cohen-Mushlin, Aliza;
Harmen Thies (2007):Schriften der Bet Tfila — Forschungsstelle fur jidische Architektur in Europa.
Band 3, S. 11-42, Petersberg.

Miiller-Feldmann, Annemarie; Lohmiller, Astrid (1998): Der judische Friedhof in Bad Neuenahr. In:
Warnecke, Hans (1998): Zeugnisse judischen Lebens im Kreis Ahrweiler, S. 101-111. Simmern

(Hunsruck).

Reuter, Ursula (2007): Judische Gemeinden vom friihen 19. bis zum Beginn des 21. Jahrhunderts.
(Geschichtlicher Atlas der Rheinlande, VIII.8.) S. 26, Bonn.

Judischer Friedhof mit Taharahaus auf dem Johannisberg in Bad Neuenahr

Schlagwérter: Judentum, Judischer Friedhof, Leichenhalle, Gedenktafel
StralRe / Hausnummer: Lerchenweg

Ort: 53474 Bad Neuenahr-Ahrweiler - Bad Neuenahr

Fachsicht(en): Kulturlandschaftspflege, Landeskunde

Gesetzlich geschitztes Kulturdenkmal: Geschitztes Kulturdenkmal gem. 8 8 DSchG Rheinland-
Pfalz

Erfassungsmafistab: i.d.R. 1:5.000 (gréRer als 1:20.000)

Erfassungsmethoden: Literaturauswertung, mindliche Hinweise Ortsansassiger, Ortskundiger
Historischer Zeitraum: Beginn 1893 bis 1908

Koordinate WGS84: 50° 32 13,6 N: 7° 08 47,65 O / 50,53711°N: 7,14657°0

Koordinate UTM: 32.368.660,10 m: 5.599.992,40 m

Koordinate Gauss/Kruger: 2.581.327,39 m: 5.600.781,72 m

Empfohlene Zitierweise

Urheberrechtlicher Hinweis: Der hier prasentierte Inhalt ist urheberrechtlich geschitzt. Die
angezeigten Medien unterliegen mdglicherweise zusatzlichen urheberrechtlichen Bedingungen, die
an diesen ausgewiesen sind.

Empfohlene Zitierweise: ,Judischer Friedhof mit Taharahaus auf dem Johannisberg in Bad
Neuenahr®. In: KuLaDig, Kultur.Landschaft.Digital. URL: https://www.kuladig.de/Objektansicht/KLD-
245699 (Abgerufen: 15. Februar 2026)

Copyright © LVR


http://www.alemannia-judaica.de/bad_neuenahr_friedhof.htm
https://de.wikipedia.org/wiki/J%C3%BCdischer_Friedhof_Bad_Neuenahr
http://ufdc.ufl.edu/AA00014305/00329/11j
http://www.talmud.de/tlmd/das-kaddisch-gebet/
https://www.zentralratderjuden.de/judentum/riten-und-gebraeuche/tod-und-trauer-im-judentum
http://www.religionen-entdecken.de/lexikon/m/minjan
http://www.liberale-juden.de/das-liberale-judentum/leben/kopfbedeckung-kippa/
https://www.juedische-allgemeine.de/glossar/minjan/
http://denkmallisten.gdke-rlp.de/Ahrweiler.pdf
http://lvr.vocnet.org/wnk/wk003538
http://lvr.vocnet.org/wnk/wk000507
http://lvr.vocnet.org/wnk/wk000690
http://lvr.vocnet.org/wnk/wk000704
https://www.kuladig.de/Objektansicht/KLD-245699
https://www.kuladig.de/Objektansicht/KLD-245699
http://www.lvr.de

HESSEN

MR —=g= oH ¥

Qualitét fiir Menschen Schleswig-Holstein
Der echte Norden

Fir Denkmalpilege und Landschaftsschitz

. : \
‘ I{hemlﬂndljﬁllz h]Rheinischer Verein


http://www.lvr.de/
http://www.denkmalpflege-hessen.de/
https://www.schleswig-holstein.de/DE/Landesregierung/ALSH/alsh_node.html
https://mdi.rlp.de/de/startseite
http://www.rheinischer-verein.de/

